JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

Jejak Diplomasi Hukum Nusantara: I Manyambungi dan Adaptasi
Sistem Peradilan Gowa di Balanipa

Akhdiari Harpa Dj
Fakultas Ilmu Sosial Politik dan Hukum, Universitas Sulawesi Barat, Majene, Indoneisa
Email: akhdiari.harpa@gmail.com

Abstrak

Sistem keadilan di Mandar pada masa Tomakaka mencerminkan nilai budaya yang berakar pada
keberanian dan kekuatan fisik sebagai ukuran kebenaran. Dalam praktiknya, penyelesaian sengketa
dilakukan melalui pertarungan saling tikam menikam di balz bagi laki-laki, atau ujian fisik seperti
memasukkan tangan ke air mendidih bagi perempuan. Pola ini menandai keadilan yang bersifat
kosmologis, di mana kebenaran dianggap sejalan dengan daya tahan tubuh dan restu semesta.
Paradigma tersebut mengalami perubahan mendasar pada masa I Manyambungi, ketika ia mengutus
wakilnya ke Gowa untuk mempelajari sistem hukum yang lebih rasional dan teratur. Hasilnya, lahirlah
sistem hukum adat Balanipa yang berorientasi pada musyawarah, penalaran hukum, dan kesepakatan
sosial, menggantikan praktik kekerasan fisik. Kajian ini menelaah transformasi nilai keadilan tersebut
melalui pendekatan budaya dan hukum, dengan menekankan diplomasi hukum antara Balanipa dan
Gowa. Penelitian menunjukkan bahwa perubahan hukum di Balanipa bukan semata adaptasi politik,
melainkan cerminan evolusi pandangan dunia masyarakat Balanipa terhadap keadilan: dari keadilan
berbasis kekuatan menuju keadilan berbasis kebijaksanaan, musyawarah, dan kemanusiaan.

Kata Kunci: Diplomasi hukum Nusantara, I Manyambungi, Hukum adat Mandar, Adaptasi sistem
peradilan Gowa, Transformasi nilai keadilan, dan Bala Tau.

1. Pendahuluan

Sejarah hukum di Nusantara bukan sekadar catatan norma tertulis, tetapi juga jejak interaksi budaya,
politik, dan diplomasi antar-kerajaan. Salah satu contoh menarik dapat ditemukan di Balanipa,
khususnya pada masa I Manyambungi memerintah, ketika sistem hukum adat mengalami transformasi
signifikan. Sebelum era I Manyambungi, praktik keadilan di Mandar, di bawah kepemimpinan para
Tomakaka, cende-rung berbasis kekuatan fisik dan kebe-ranian. Sengketa laki-laki diselesaikan melalui
pertarungan di bala tan, arena di mana kedua pihak saling menikam hingga salah satu tewas. Sengketa
perempuan diuji melalui ujian fisik, misalnya memasukkan tangan ke air mendidih, dan siapa yang lebih
cepat menarik tangannya dianggap bersalah. Pola ini mencerminkan pandangan kosmologis

156



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

masyarakat Balanipa Mandar, di mana kebenaran diukur dari daya tahan tubuh dan restu semesta,

bukan dari pertimbangan rasional atau musyawarah sosial.

Paradigma tersebut mulai bergeser ketika I Manyambungi naik sebagai Raja Balanipa. Berbekal
pengalaman sebagai panglima perang Gowa, ia menyadari bahwa keadilan berbasis kekuatan memiliki
keterbatasan, terutama dalam menjaga stabilitas sosial dan legitimasi pemerintahan. Untuk itu, I
Manyambungi mengutus wakilnya ke Gowa, menimba pengetahuan tentang sistem peradilan yang
lebih terstruktur dan rasional. Hasil kunjungan ini kemudian diterapkan di Balanipa, menandai lahirnya
sistem hukum adat baru yang berorientasi pada musyawarah, penalaran hukum, dan kesepakatan sosial.
Kajian ini mencoba menelusuri proses transformasi tersebut melalui perspektif budaya dan hukum,
dengan menekan-kan aspek diplomasi hukum Nusantara sebagai medium adaptasi antara Balanipa dan
Gowa. Pertanyaan utama yang menjadi fokus kajian adalah: Bagaimana I Manyambungi berhasil
mengadaptasi sistem peradilan Gowa sehingga selaras dengan budaya lokal Mandar, dan bagaimana
transformasi ini merefleksikan evolusi nilai keadilan masyarakat Mandar?

Penelitian ini bertujuan untuk menga-nalisis proses adopsi dan adaptasi sistem peradilan Gowa di
Balanipa serta menunjukkan bahwa perubahan hukum di Mandar merupakan cerminan evolusi
pandangan dunia masyarakat terhadap keadilan: dari keadilan berbasis kekua-tan menuju keadilan

berbasis kebijak-sanaan, musyawarah, dan kemanu-siaan.
2. Kajian Pustaka

Transformasi hukum adat di Mandar dapat dipahami melalui perspektif budaya dan hukum. Clifford
Geertz (1983) menekankan bahwa hukum bukan sekadar norma tertulis, tetapi merupakan refleksi
dari sistem budaya yang mengatur perilaku sosial dan nilai moral masyarakat. Dalam konteks Mandar,
praktik bala dan air mendidih merupakan representasi kultural dari kebenaran yang diuji melalui
keberanian dan ketahanan fisik, sejalan dengan konsep “/aw as a cultural systen?” yang melihat hukum
sebagai ekspresi simbolik masyarakat. Hooker (1978) dan Van Vollenhoven (1933) menekankan
bahwa sistem hukum adat di Nusantara bersifat fleksibel, menyesuaikan diri dengan kondisi lokal,
tetapi tetap mengandung struktur dan logika sosial tertentu. Hal ini menjelaskan bagaimana I
Manyambungi mampu mengadaptasi sistem hukum Gowa, sehingga hukum Balanipa tetap berakar
pada budaya lokal Mandar sambil menerapkan prinsip musyawarah dan aturan tertulis.

Rahardjo (2009) menunjukkan bahwa hukum progresif berkembang dari kesadaran moral dan
nilai sosial masyarakat, bukan sekadar dari kekuasaan atau paksaan. Pendekatan ini relevan dalam
menafsirkan perubahan paradigma keadilan di Mandar: dari bale—ryang menckankan kekuatan—
menuju baruga—ryang mene-kankan kebijaksanaan, keseimbangan sosial, dan dialog. Sumber lokal
seperti Zainuddin (1999) dan Yusuf (2017) memperkuat pema-haman ini dengan menjelaskan sistem
hukum adat Mandar, termasuk peran pappasang dalam menyelesaikan seng-keta. Mereka menegaskan
bahwa peru-bahan hukum di Mandar bukan sekadar formalitas, tetapi mencerminkan evolusi nilai
moral dan sosial yang lebih manusiawi. Mattulada (1985) menekankan bahwa hubungan antar-kerajaan
di Sulawesi, misalnya Gowa dan Mandar, sering menjadi saluran transfer budaya dan hukum. Adaptasi

157



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

hukum Gowa oleh I Manyambungi merupakan contoh nyata bagaimana interaksi politik dan budaya
dapat membentuk sistem hukum lokal yang lebih terstruktur, tanpa kehilangan identitas budaya
Mandar.

Dengan demikian, kajian pustaka menunjukkan bahwa transformasi nilai keadilan di Mandar bukan
hanya proses hukum, tetapi juga proses budaya: penyesuaian antara nilai tradisional dan prinsip
rasional, antara simbolisme lokal dan mekanisme hukum yang lebih sistematis. Pendekatan ini
menckankan pentingnya melihat hukum adat sebagai produk budaya yang hidup, bukan sekadar
dokumen formal, dan memberi dasar teoretis bagi analisis transformasi bala ke barnga.

3. Metodologi

Kajian ini menggunakan metode pene-litian kualitatif dengan pendekatan studi historis-yuridis dan
budaya. Pendekatan Historis-Yuridis: Digunakan untuk mene-lusuri alur waktu dan substansi trans-
formasi sistem peradilan dari masa Tomakaka ke masa I Manyambungi, ter-masuk meneliti dokumen-
dokumen sejarah Mandar serta pappasang (petuah/aturan adat) yang relevan.

Data Primer: Naskah-naskah lontara Mandar atau sumber lisan/tradisi lisan (melalui wawancara
jika ada fieldwork) terkait biografi I Manyambungi dan sistem peradilan Balanipa-Gowa. Data
Sekunder: Literatur, jurnal, dan buku-buku sejarah dan hukum adat yang relevan (seperti yang
tercantum dalam Daftar Pustaka). Penelitian ini menggunakan teknik Analisis konten kualitatif (content
analysis) terhadap sumber data untuk mengidentifikasi pola, nilai, dan perubahan struktural dalam
sistem keadilan. Analisis ini difokuskan pada pemaknaan pergeseran simbolik dari bala ke baruga
sebagai representasi transformasi nilai keadilan di Balanipa Mandar.

4. Pembahasan
1. Diplomasi Hukum I Manyambungi: Dari Medan Perang ke Meja Perundingan

Kehadiran I Manyambungi mengubah arah sejarah Mandar. Sebagai mantan panglima perang Gowa
yang berhasil menaklukkan Pariaman, ia memiliki pandangan luas tentang sistem kekuasaan dan
hukum. Ia menyadari bahwa kekuatan militer tidak cukup tanpa tatanan hukum yang teratur.

Saat ia menjadi raja di Balanipa, I Manyambungi berinisiatif mengirim utusan ke Gowa untuk
mempelajari sistem hukum dan adat peradilan di sana. Langkah ini bukan sekadar meniru, tetapi
mengadaptasi dan mengin-digenisasi: ia menyesuaikan nilai-nilai hukum Gowa yang cenderung lebih
terstruktur dan rasional (sara’) dengan konteks budaya Mandar. Dari proses itu lahirlah pergeseran
men-dasar: penyelesaian perkara tidak lagi dilakukan di ba/a, melainkan di baruga—balai tempat
musyawarah dan perundingan. Hukum tidak lagi ditentukan oleh kekuatan, melainkan oleh
kebijaksanaan kolektif. Tokoh-tokoh fo-appasili dan pappasang mulai memainkan peran sebagai
penengah dan penafsir adat.

Transformasi ini bukan hanya administratif, melainkan juga spiritual. Ia mencerminkan

peralihan dari pandangan kosmologis yang magis (ordeal) menuju kesadaran moral yang lebih rasional.

158



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

Dalam hukum baru, kebenaran tidak lagi dibuktikan dengan luka, tetapi dengan argumentasi dan
kesepakatan sosial.

Dalam Lontar O Dzadag O Dibiasa, Muthalib dkk, (1988), dituliskan sebagai berikut:

Lamo dige abiasanarna to Balanipa napole: Todilaling di wattu andiannapa adaq di Balanipa. Muaq di ang tommnane
sisala padanna tommunane meqoromi Tomakaka di Napo a nna mane napesioani tama dianna di bala batu o tosi sala
anna sipettuppuanimo di lalang anna sigajang. Meqitami Tamakatka, iamo mendiolo beang i mo dibeta, tappa disaraq.
Muaq sibeangngimi, matei dibeta tomi tappa diloliammi naung di orroq muaq matei, apaq sisappissannadi tuqn
sigajang anna disaraqi. Anna muaq diang tobaine sisala padanna tobaine, apamo napogauq Tomakaka? Mesiomi
mattanaq nwai anna muaq loppagmi di lalang uwai, sare nasiomi tama maqanna limanna o tosisala. lano mendiolo
massittaq limanna , iamo pasala. lamo abiasanna to Balanipa napolei Todilaling. Muaq diang tosisala domai tomi
tia meqita Todilaling, meqita tama d i bala batn. Sipettuppuammi di lalang o tosisala anna sigajang. Naitami
Todilaling abiasanna to Balanipa. Apaq purai sigajang to sisala, malaimi Todilaling daig di bojanna siola Tomakaka.
Polei daig di bojanna nawammo Todilaling lao di Tomakaka, "lqdai daeng digo mwelogi abiasammo to Balanipa
apaq andiammo na mate magarring tommuane mnaq diang sisala na mate sigajang nasammi. 'L obaine igdami namaala
meapi muaq diang sisala apaq mongeqi limanna narna nwai loppaq.” Apaq di bao tia di Gowa andiang tia meppateng

ditingo muaq diang sisala to Gowa.
Terjemah:

Beginilah kebiasaan orang Balanipa yang di jumpai Todilaling (Gelar Anu-merta I Manyambungi)
ketika Balanipa belum memiliki adat (hukum). Apabila seo rang laki-laki berselisih dengan sesamanya
laki-laki, Tomakaka di Napo duduk menyaksikannya. Kedua laki-laki yang berselisih itu disuruh
masukkan ke dalam "bala batu". Keduanya berse-tumpu di dalam lalu bertikaman. Toma-kaka
menyaksikannya. Siapa yang lebih dahulu luka dialah yang kalah, kemudian keduanya dipisahkan.
Kalau keduanya sudah saling melukai dan salah satunya tewas, dialah yang kalah. Mayatnya digulingkan
masuk ke dalam jurang. Biasanya mereka hanya sekali saja berkesempatan saling menikam, lalu
keduanya dipisahkan.

Dan apabila wanita yang berselisih sesama wanita, bagaimana pula tindakan Tomakaka?

Disuruhnya seseorang menanak air. Kalau air itu sudah mendidih, disuruhnyalah kedua wanita yang
berselisih itu memasukkan tangannya ke dalam air yang mendidih itu. Siapa yang lebih dahulu yang
menarik tangannya dari air panas itu, dialah yang dinyatakan bersalah. Begitulah ke biasaan orang
Balanipa yang dijumpai Todilaling. Apabila ada orang yang berselisih, Todilaling juga ikut menyaksikan
secara langsung ke dalam kandang batu. Mereka berhadap-hadapan, lalu bertikaman dengan keris.
Todilaling langsung menyaksikan kebiasaan orang Balanipa itu. Jika pertarungan keris i tu telah
berakhir, Todilaling bersama Tomakaka kembali ke rumahnya. Setelah keduanya sampai di rurnah,
Todilaling menyatakan kepada Tomakaka, "Saya tidak senang menyaksikan orang Balanipa demikian,
karena mereka tidak akan mati sakit lagi kalau mereka berselisih, melainkan akan mati di ujung keris.
Para wanita tidak akan bisa lagi memasak karena tangannya sakit terendam air panas. Di Gowa tidaklah
demikian halnya bila ada orang yang berselisih.

159



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

Analisis Akademik Praktik Peradilan Balanipa Pra-I Manyambungi

Narasi dari catatan lontar tersebut menggambarkan sistem keadilan di Balanipa (Mandar) pada masa
awal kepemimpinan Tomakaka yang sepenu-hnya didasarkan pada konsep kekuatan fisik dan ujian
gaib (ordeal), yang mencerminkan sebuah tata hukum yang berakar pada pandangan dunia kosmologis

dan magis-religius.
1. Keadilan Laki-laki: Ordeal Fisik di ""Bala Batu"
Konsep Hukum: Ius Talionis dan Ordeal Fisik

Penyelesaian sengketa antara laki-laki melalui pertarungan di "bala batu" (kandang/atena batu) adalah
bentuk ujian fisik (ordeal) yang ekstrem. Dalam konteks akademik:

o Sifat Kosmologis: Kebenaran tidak dicari melalui penalaran, saksi, atau bukti materiil, melainkan
melalui intervensi kosmik atau gaib. Diyakini bahwa kekuatan spiritual akan melindungi pihak yang

benar, sehingga ia akan lebih tahan terhadap luka.

e Ukuran Keadilan: Keadilan diukur dari daya tahan tubuh (endurance) dan keberanian (abaraniang).
Kematian atau luka yang lebih cepat menjadi bukti kekalahan, dan secara implisit, bukti kesalahan.

e Dampak Sosial: Praktik ini cenderung memihak yang kuat dan menindas yang lemah (wzght makes
righ?). Hukum kehilangan fungsi utamanya sebagai penstabil sosial karena justru menciptakan
ketidakstabilan dan menghilangkan nyawa, seperti yang dikhawatirkan I Manyambungi ("me-reka
tidak akan mati sakit lagi... melainkan akan mati di ujung keris").

2. Keadilan Perempuan: Ordeal Termal (Ujian Air Mendidih)
Konsep Hukum: Ujian Gaib Non-Fisik

Penyelesaian sengketa antara perempuan melalui memasukkan tangan ke dalam air mendidih juga
merupakan bentuk ujian gaib (ordeal).

e Mekanisme: Pihak yang menarik tangan lebih dahulu dianggap bersalah. Asumsinya, air mendidih
tidak akan melukai pihak yang benar secara signifikan, atau ia akan diberi ketahanan gaib untuk

menahan panas lebih lama.

e Basis Keyakinan: Praktik ini menunjukkan kuatnya kepercayaan pada kekuatan supranatural
sebagai penentu kebenaran. Keadilan dipan-dang sebagai hasil dari interaksi manusia dengan alam

semesta yang memiliki kekuatan penghakiman.

e Implikasi Fungsional: Seperti yang dikeluhkan I Manyambungi, praktik ini melumpuhkan fungsi

sosial perem-puan ("Para wanita tidak akan bisa lagi memasak karena tangannya sakit"),

160



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

menunjukkan bahwa sistem hukum tersebut kontra-produktif terhadap kesejahteraan dan

stabilitas masyarakat.

3. Kritik Todilaling (I Manyambungi): Pintu Gerbang Transformasi Hukum

Krittk I Manyambungi terhadap praktik ini merupakan titik penting yang menandai peralihan
paradigma hukum di Mandar.

e Pandangan Rasional:

I Manyambungi, dengan pengala-mannya di Gowa, memperkenalkan prinsip rasionalitas dan
kemanusiaan ke dalam sistem hukum. Ia melihat praktik Balanipa bukan sebagai ritual suci,

melainkan sebagai sumber disfungsi sosial dan penghilang nyawa.

o Diplomasi Hukum Nusantara: Per-nyataannya, "Di Gowa tidaklah demikian halnya bila ada orang
yang berselisih," menunjukkan adanya transfer of legal knowledge (transfer pengetahuan hukum)
antat-kerajaan. Gowa, yang sudah memiliki Sa7z" (hukum Islam/adat yang terstruktur), dipandang
sebagai model hukum yang lebih beradab, terstruktur, dan manusiawi.

e Agenda Reformasi: Kritik ini menjadi justifikasi politik dan moral bagi I Manyambungi untuk
mengirim utusan ke Gowa, yang kemudian melahirkan sistem peradilan baru di Balanipa yang
berorientasi pada musyawarah, penalaran, dan kesepakatan sosial.

Secara akademis, narasi ini adalah contoh klasik bagaimana Hukum Adat Primitif (berbasis
kekuatan/ordeal) ber-evolusi menuju Hukum Adat Modern (berbasis penalaran/musyawarah) akibat
adanya interaksi budaya dan polittk (Diplomasi Hukum Nusantara) yang dipimpin oleh seorang
reformis.

Puang Dipojosang salah satu mitra I Manyambungi dalam membangun dan menegakkan Kerajaan
Balanipa, bertanya kepada I Manyambungi tentang praktek hukum bagi orang yang berselisih di Gowa.
Dalam lontar itu pula dijelaskan sebagai berikut:

Nauammo Ipuang di Pojosang lao di Todilaling, "Muaq diang daeng tosisala to Gowa daeng,
apamo napogauq Karaeng di Gowa?" Nauammo Todilaling, "Meppatemmi dige muaq diang
sisala to Gowa, sirumummi inggannana pangngaqang adaq, anna naitai tosisala. Anna muaq
diammo tangngar nammesai inggannana adaqna Gowa, massamaturuqmi Karaeng di Gowa
adaqna muaq diang tosisala."

Nauammo Ipuang di Pojosang, "Mapiai daiq mesio daeng merau adaq, barang manaui
paqmaiqna Karaeng di Gowa annaq mebei annaq diang naposossorang to Balanipa."

Nauammo Todilaling lao di Puang di Po josang,

161



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

"Anu ditia sallao, mapiai tau magqitai tomaka disio, apaq iqodi sallao maka daiq apaq doqo
mala lamba-lamba apaq dua-duattadi .”

Nauammo Ipuang di Pojosang lao di Todilaling,

"Andiang maka uwita daeng na upassalleang alaweu sanggaq iadi dige passariri bakuq tuqu,
anaqnaureu e, na usiol mellamba daeng muaq diang nadzi pappasiolani ia maka na nasiolang
daiq.”

Apamo napogauq Toailaling, maqitaimi to Napo daqdua , nabel tomi tau mesa na napebong
daiq apaq nauang Todilaling, andiang diang tammasae bongi daiq annaq diang nabaluang
na napaqalliang ande na napaqalliang pareba tadu, apaq na lumambai anagnaurena Ipuang
di Pojosang.

Terjemahan:
Berkata Ipuang di Pojosang kepada Todilaling, "Kalau ada orang berselisih Karaeng di Gowar"

Todilaling menjawab, "Begini, kalau orang Gowa berselisih, semua pema-ngku adat berkumpul
kemudian menghadapkan orang yang berselisih. Kalau sudah ada kata sepakat di antara para pemangku

adat mengenai putusan perselisihan itu, Karaeng di Gowa memberi persetujuan atas putusan tersebut."”

Berkata lagi Ipuang di Pojosang, "Baik kiranya Daeng rnernerintahkan sese-orang ke Gowa meminta
adat, mudah-mudahan Karaeng di Gowa berkenan memberikannya kepada orang Balanipa untuk di
jadikan pusaka." Todilaling menjawab, "Baiklah, kita segera mencari orang yang berkemampuan untuk
tugas itu. Tetapi, sesungguhnya engkaulah yang paling layak ke sana, namun engkau tidak boleh ke
mana-mana karena di sini kita hanya berdua memimpin rakyat."

Berkata lagi Ipuang di Pojosang kepada Todilaling, "Tidak ada yang lebih pantas menggantikan saya
selain pengawalku, yaitu kemanakanku sendiri, apabila ada orang lain yang bisa menemaninya ke

Gowa."

Todilaling pun mencari orang Napo dua orang dan kepadanya diberikan bekal untuk persiapan dalam
perjalanan ke Gowa yang memakan waktu lama, agar ada yang akan dijual untuk pembeli makanan,

peralatan sirih, untuk perjalanan kemanakan Ipuang di Pojosang.

Narasi di atas menggambarkan dialog kunci antara I Manyambungi (Todilaling) dan Ipuang di
Pojosang yang memimpin pada pengiriman delegasi untuk mengadopsi sistem peradilan Gowa. Proses
ini menunjukkan adanya kesadaran kolektif untuk beralih dari hukum berbasis kekerasan (ordeal)

menuju hukum berbasis rasionalitas dan otoritas politik (raison d'état).
a) Model Hukum Gowa: Rasionalitas dan Otoritas Kolektif

Jawaban Todilaling mengenai penye-lesaian sengketa di Gowa menjelaskan sebuah sistem hukum yang

matang:

162



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

o Basis Musyawarah: "Semua pemang-ku adat berkumpul kemudian meng-hadapkan orang yang
berselisih." Ini kontras dengan bala batu yang individualistis. Model Gowa menem-patkan
kebijaksanaan kolektif dan dialog sebagai fondasi keadilan.

o Sentralisasi Otoritas: "Kalau sudah ada kata sepakat di antara para pemangku adat, Karaeng di
Gowa memberi persetujuan atas putusan tersebut." Ini mencerminkan peradilan yang telah
terinstitusio-nalisasi dan di bawah kendali otoritas politik tertinggi (Karaeng). Putusan hukum
bukan lagi hasil akhir dari takdir gaib, melainkan dari persetujuan negara.

e Transfer Hukum (ada’): Sistem ini mengindikasikan bahwa Gowa telah mengadopsi dan
mengadaptasi Sara’ (hukum Islam dan adat yang terstruktur) yang lebih rasional, yang kemudian
menjadi target adopsi bagi Balanipa.

b) Inisiatif Reformasi: Diplomasi Hukum Nusantara

Permintaan Ipuang di Pojosang, "Baik kiranya Daeng memerintahkan sese-orang ke Gowa meminta

adat," secara akademik adalah cerminan dari:

e Kesadaran Kebutuhan (Legal Consciousness): Adanya pengakuan bahwa sistem hukum tradisional
(hukum ordeal) sudah disfungsional dan tidak lagi mampu menjaga stabilitas sosial Balanipa.

e Aktor dan Negosiasi Diplomatik: Proses pengiriman utusan ke Gowa (sebuah kerajaan yang lebih
besar dan maju) untuk "meminta adat" menunjukkan bahwa transformasi hukum di Balanipa
dilakukan melalui diplomasi antar-kerajaan—bukan sekadar peniruan, melainkan permohonan resmi
atas transfer sistem hukum untuk dijadikan "pusaka" (warisan atau fondasi hukum permanen).

c) Institusionalisasi dan Legitimasi

Keputusan Todilaling dan Ipuang di Pojosang untuk mengirim utusan yang memiliki kedekatan

dengan istana (kemanakan Ipuang di Pojosang) serta dukungan logistik yang matang menegaskan:

e Legitimasi Reformasi: Pengiriman kerabat dekat Ipuang di Pojosang (pemimpin adat lokal yang
penting) dan persetujuan Todilaling (pemimpin politik) memastikan bahwa hasil adopsi hukum
Gowa akan memiliki legitimasi ganda—baik dari sisi politik maupun adat Balanipa.

e Investasi Politik: Bekal yang diberikan Todilaling mencerminkan investasi politik yang besar.
Perjalanan jauh dan biaya yang dikeluarkan menunjukkan betapa seriusnya upaya Balanipa untuk

mendapatkan sistem hukum baru.

Singkatnya, narasi ini adalah momen pendirian fondasi hukum modern Balanipa, di mana dua
pemimpin (Todilaling sebagai kekuatan politik dan Ipuang di Pojosang sebagai penopang adat)
bersinergi untuk mengimpor dan menginstitusionalisasikan model pera-dilan yang lebih rasional dari

Gowa.

Beberapa aturan hukum yang berasal dari Gowa yang telah disosialisasikan menjadi hukum remsi di

Balanipa, antara lain sebagai berikut:

163



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

Naia adaq anna pangngaang adaq siposangai tuqu. Jari, adaqdi tuqu napepuang di sesena to
Mandar. Ia uraqna adaq pitumbuangani: mesami, parammata tattiballunnai alang;
madaqduanna, petabung maroro tandibassiqnai litaq; tatallunna, bala tandiondong nginnai
banua; maqa-ppeqna, pepacuqnai tomagassing; maqappeqna, pepacuqnal tomagas-singy
maqannanna, pettuppuannal tomaiqdi. Nauammi dige e paq-annanna todioloq e.

Terjemahan:

Apakah' yang dimaksud dengan adat? dimaksud dengan adat dan pemangku adat, pada hakekatnya
sama. Jadi, adatlah yang dihormati atau yang disapa dengan "puang" oleh orang Mandar. Pola kekuatan
adat (hukum) diibaratkan dengan tujuh hal: pertama, permata yang cahayanya tak pudar oleh lindungan
alam; kedua, pematang lurus bukan karena penanda (pelurus) tanah; ketiga, pagar (benteng) yang
pantang dilompati rakyat; keempat, penjera (alat menjerakan) oleh orang kuat; keenam, tempat
bertumpu (betlindung) bagi orang banyak; ketujuh, tempat berteduh bagi segenap penduduk.
Demikianlah petuah para leluhur sebagai pegangan.

Dalam konteks Mandar yang diceritakan, adat adalah sistem normatif yang jauh melampaui sekadar
kebiasaan; ia merupakan otoritas moral, spiritual, dan hukum tertinggi. Frasa bahwa adat adalah entitas
yang dihormati atau disapa dengan "puang" (tuan/yang dimuliakan) secara akademik menunjukkan
bahwa adat telah mengalami sakralisasi atau personifikasi. Adat dipandang sebagai sumber legitimasi
yang bersifat kosmologis, bukan semata-mata buatan manusia, sehingga menuntut kepatuhan mutlak.
Pemangku adat adalah representasi kolektif dari otoritas sakral ini, yang bertindak sebagai juru bicara
dan pelaksana dari kehendak adat. Oleh karena itu, adat dan pemangkn adat pada hakikatnya dianggap
sama: pemangku adat hanyalah wujud fisik dari Hukum Abadi yang diwakilinya.

Adat sebagai Pilar Fungsional dan Kestabilan. Narasi mengenai tujuh perumpamaan (permata,
pematang lurus, pagar, penjera, tempat bertumpu, dan tempat berteduh) berfungsi sebagai definisi
fungsional dan simbolik dari adat. Secara fungsional, adat adalah struktur pelindung dan penstabil
sosial (Benteng yang pantang dilompati rakyat). Adat bertindak sebagai penjera (alat menjerakan orang kuat),
yang berarti ia berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial terhadap penyalahgunaan kekuasaan. Secara
simbolik, adat diibaratkan "permata yang cahayanya tak pudar" yang menandakan bahwa prinsip-
prinsipnya adalah universal, abadi, dan tak terpengaruh oleh perubahan politik atau kondisi alam.
Intinya, kekuatan adat (hukum) pada hakikatnya adalah jaminan bagi tertib sosial, keadilan distributif
(tempat bertedub bagi segenap penduduk), dan keseimbangan moral di masyarakat.

Lebih lanjut disebuktan dalam catata lontar:

Naia topa apponganna adaq, tuqu, iamo siposanga: uru-uruna, assime-mangang;
daqduanna, abiasang di sesena apiangang; tatallunna, assi-pura loang; appeqna, pappasang
todiolo; alimanna, paqannana sei-adaq.

Terjemahan:

164



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

Adapun sumber adat terdiri atas lima azas, yaitu: pertama, kodrat manusia; kedua, kebiasaan terhadap
hal yang baik; ketiga, kesepakatan bersama; keempat, petuah leluhur; kelima, penetapan adat
(keputusan pemerintah).

Lima asas ini secara akademik mendefinisikan Adat sebagai sistem hukum yang bersifat pluralistik dan
berlapis, bersumber dari basis alamiah, sosial, dan otoritas formal.

1. Asas Alamiah dan Kebiasaan

o Kodrat Manusia: Ini merujuk pada asas hukum alam (zus naturale), di mana adat bersumber dari
naluri dasar kemanusiaan dan martabat (buman dignity). Adat yang baik diyakini harus selaras
dengan sifat dasar manusia, seperti keadilan dan kemanusiaan.

e Kebiasaan terhadap Hal yang Baik (Usws): Ini adalah sumber historis dan sosiologis adat.
Hukum lahir dari praktik sosial yang diulang dan diakui manfaatnya oleh masyarakat (#sus dan
opinio juris), secara bertahap berevolusi menjadi norma yang mengikat.

2. Asas Formal dan Otoritas

o Kesepakatan Bersama (Consensus): Ini mencerminkan sumber demokratis atau musyawarah
adat. Norma hukum disahkan dan diakui melalui persetujuan kolektif komunitas atau
pemimpin adat, menjadikan-nya legitimasi yang bersifat hori-zontal (antarwarga).

e Petuah Leluhur (Pappasang): Ini adalah sumber transenden atau tradisional adat. Hukum bet-
sumber dari warisan moral dan wejangan pendahulu, membe-rikan otoritas historis dan
spiritual yang tidak dapat diganggu gugat.

e Penetapan Adat (Keputusan Pemerintah): Ini adalah sumber formal dan politik adat. Adat
diakui dan dilembagakan melalui kepu-tusan otoritas politik tertinggi (seperti Raja atau
Tomakaka). Hal ini menunjukkan kemampuan adat untuk beradaptasi dan diinstitusionalisasi

menjadi hukum negara.

Terakit dengan hal yang melanggengkan tegak adaq (hukum adat) dijelaskan sebagai berikut:
Innamo napamarendeng adaq?

Naua paqannana todiolo, ia adaq: tammaeloq pai di passosoq; tattitonggang pai lembarna;
takkeindo pai takkeamay takkelulluareq pai; takkesola takkebali pai; andiappa todikalepaqna,
andiang todisuliwan-na; andiang tomalinggaona, andiang topa tonatunainna; andiang
tonapo-riona, andiang tonabireqna; tammap-pucung, tandoppas toi.

Terjemahan:

165



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

Apa yang harus dilakukan agar adat (hukum) tetap dipatuhi? Orang-orang tua dahulu menetapkan para
pejabat: tidak tergiur sogokan; tidak memihak; tidak "beribu tidak berayah”; tidak mempunyai saudara;
tidak mempunyai sahabat dan tidak pula mempunyai musuh; tidak melindungi dan tidak pula
sebaliknya membiarkan orang di luar perlin-dungannya; tidak menyanjung-nyanjung dan tidak pula
rnerendahkan seseorang; tidak menyenangi dan tidak pula membenci seseorang; tidak lobah dan tidak

pula tergiur akan sesuatu.

1. Model Birokrasi Ideal: Ketidakberpihakan Mutlak

Prinsip-prinsip yang ditetapkan untuk para pejabat (fidak terginr sogokan, tidak memibak, tidak melo bab)
merujuk pada konsep Ideal Bureaucracy dalam sosiologi, yang menekankan rasionalitas formal dan
impersonalitas (ketidak-berpihakan). Tujuannya adalah memi-sahkan ranah personal dari ranah publik.
Pejabat ideal harus:

o Imparsialitas: Secara fundamental, pejabat harus "tidak memihak" dan "tidak mempunyai
saudara/sahabat/ musuh." Ini adalah penghapusan afeksi dan koneksi sosial dari proses

peradilan. Hukum harus dijalankan secara netral dan buta terhadap identitas individu.

e Anti-Korupsi: Larangan terhadap sogokan dan /loba (tamak) menegaskan fungsi pejabat sebagai
pelayan keadilan, bukan pengejar keuntungan pribadi, menjaga otoritas moral adat itu sendiri.

o Kemandirian Moral: Konsep "tidak beribu tidak berayah" secara simbolis berarti pejabat harus
berdiri sendiri, bebas dari tekanan pertalian kekerabatan (kinship) yang sangat kuat dalam

masyarakat adat.
2. Fungsi Akademik: Menjamin Legitimasi Hukum

Tujuan akhir dari penetapan standar ideal ini adalah untuk menjaga legitimasi dan efektivitas adat
sebagai hukum. Suatu sistem hukum hanya akan dipatuhi jika:

e Prosesnya Adil (Procedural Justice): Kepatuhan masyarakat terhadap hukum (adat) secara langsung
bergantung pada persepsi bahwa pejabat penegaknya berlaku adil dan tidak memihak. Jika pejabat
korup atau memihak, legitimasi hukum akan runtuh, dan kepatuhan masyarakat akan hilang.

o Keseimbangan Sosial: Pejabat yang tidak meliindungi maupun membiarkan (betsikap pasif)
memastikan bahwa adat berfungsi sebagai regulator netral, menciptakan keseimbangan antara hak
dan kewajiban. Dengan menghilangkan pujian (menyanjung) dan penghinaan (mwerendabkan), pejabat
memastikan semua pihak diperlakukan setara di mata hukum, tanpa memandang status sosial.

Dengan demikian, narasi tersebut merupakan petunjuk kelembagaan yang sangat maju untuk
institusionalisasi integritas pejabat, yang diyakini sebagai prasyarat utama agar otoritas hukum (adat)
tetap dijunjung tinggi dan dipatuhi oleh seluruh lapisan masyarakat.

166



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

Sebaliknya, diatur juga hal-hal yang membuat adaq (hukum) tidak dipatuhi, sebagaimana tercatat di
dalam lontar:

Naia atammarendenganna adaq, ap-peq 1 siturangan: mesami, napabereqi tau
tammetappere; daqdua, napapa-tindoi tau tannapepaqdisangngi; tatal-lunna, napaolai tau
annaq tania tanga-lalang maroro; appeqna, nagereqi tau natania barona nagegereq.

Terjemahan:

Yang memperlemah adat ada empat penyebab: pertama, mernbaringkan orang tanpa tikar; kedua,
menidurkan orang tanpa di beri bantal; ketiga, menyuruh orang berjalan di atas jalanan yang tidak
lurus; keempat, menyembelih orang bukan pada lehernya (memper-lakukan orang bukan pada
tempatnya).

Narasi ini menyajikan empat metafora yang menjelaskan hal-hal yang dapat memperlemah adat
(hukum). Secara akademik, hal ini dapat dianalisis sebagai pelanggaran terhadap keadilan substantif,
prosedural, dan etika kemanusiaan, yang berujung pada erosi legitimasi hukum:

1. Pelanggaran Keadilan Substantif (Kemanusiaan): Metafora memba-ringkan orang tanpa tikar dan
menidurkan orang tanpa diberi bantal melambangkan pelanggaran terha-dap hak dasar atau standar
minimum kesejahteraan. Ini merujuk pada putusan atau tindakan yang gagal memberikan keadilan
substantif (kesejahteraan dan kepantasan) kepada warga, sehingga menim-bulkan ketidakpuasan
dan meruntuh-kan kepercayaan publik.

2. Pelanggaran Keadilan Prosedural: Metafora menyurub orang berjalan di atas jalanan yang tidak lurus
merujuk pada praktik hukum yang tidak konsisten, bias, atau tidak transparan. Hukum yang "tidak
lurus" berarti prosedur tidak adil atau standar ganda diterapkan, meng-hilangkan prediktabilitas

dan impar-sialitas, yang merupakan pilar utama legitimasi hukum.

3. Pelanggaran Etika dan Kesesuaian: Metafora menyembelib orang bukan pada lehernya (memperlakukan
orang bukan pada tempatnya) adalah kritik terhadap kesalahan alokasi peran atau hukuman. Ini
berarti penegak hukum gagal menerapkan sanksi yang proporsional dan tepat sasaran (sine lege, sine
poena—tanpa hukum, tanpa hukuman), atau gagal menghormati status sosial/ profesional

seseorang (kepantasan).

Keempat faktor ini, secara kolektif, dianggap merusak otoritas moral dan efektivitas fungsional adat,
yang pada akhirnya mengakibatkan melemahnya kepatuhan dan legitimasi di masyarakat.

Dalam hubungan itu, dicatat pula, bahwa dalam memutus perkaran ada norma-norma khusus yang

harus ditegakkan, sebagaimana catatan dalam lontar berikut:

Patambuangang toi uraqna narattas bicara: mesanna, oropa wali-wali; daqduanna, tutupa
wali-wali; tallunna, saqbipa wali-wali; appeqna, timbappa wali-wall.

Terjemahan:

167



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

Ada empat hal dalam memutuskan perkara: pertarna, menghadirkan kedua belah pihak; kedua,
meminta keterangan dari kedua belah pihak; ketiga, ada saksi kedua belah pihak; dan keempat,
mempertimbangkan untuk kedua belah pihak.

Narasi ini menguraikan empat tahap kunci dalam memutus perkara, yang secara akademik
merepresentasikan prinsip-prinsip dasar dari Keadilan Prosedural (Procedural Justice) dan Sistem

Pembuktian yang rasional dalam hukum adat:

1. Menghadirkan Kedua Belah Pihak (Asas Audi et Alteram Partem): Ini adalah prinsip fundamental
peradilan yang mewajibkan hakim mendengar kedua belah pihak yang bersengketa. Hal ini
menjamin hak setiap individu untuk membela diri dan memastikan tidak ada putusan yang diambil

secara 7/ absentia (tanpa kehadiran pihak yang bersangkutan).

2. Meminta Keterangan dari Kedua Belah Pihak (Fungsi Pemeriksaan): Tahap ini berfokus pada
penggalian fakta dan klaim dari para pihak yang bersengketa. Ini adalah proses pe-meriksaan
primer untuk memahami duduk perkara dan menetapkan posisi hukum masing-masing pihak.

3. Ada Saksi Kedua Belah Pihak (Sistem Pembuktian): Kehadiran saksi adalah inti dari pembuktian
yang objektif. Ini menunjukkan bahwa kebenaran tidak lagi bergantung pada takdir gaib (ordeal),
melainkan pada bukti rasional yang diverifikasi secara sosial, mengadopsi model peradilan yang
lebih maju.

4. Mempertimbangkan untuk Kedua Belah Pihak (Asas Keseimbangan dan Imparsialitas): Tahap
akhir ini mewajibkan hakim (pemangku adat) untuk melakukan penalaran dan analisis yang
seimbang. Ini adalah proses penilaian bukti (assessment of evidence) yang bertujuan mencapai keadilan
distributif dan memastikan putusan yang diambil mencerminkan keseimbangan dan

proporsionalitas bagi kedua pihak, bukan hanya kemenangan sepihak.

Secara kolektif, keempat prinsip ini mencerminkan transisi dari hukum berbasis kekuatan menuju
hukum berbasis dialog, bukti, dan pertimbangan rasional.

5. Kesimpulan

Transformasi sistem peradilan di Balani-pa dari masa Tomakaka ke masa I Manyambungi
merupakan contoh studi kasus yang signifikan dalam memahami evolusi dan adaptasi hukum adat di
Nusantara. Inti dari perubahan ini adalah peralihan mendasar dari keadilan yang bergantung pada
kekuatan fisik dan takdir gaib (ordeal) menuju sistem yang mengutamakan penalaran rasional dan
konsensus sosial. Keputusan strategis I Manyambungi untuk mengutus delegasi ke Gowa
menunjukkan sebuah tindakan diplomasi hukum yang progresif, mengakui keterbatasan model hukum
lama dalam menjaga stabilitas dan martabat manusia. Melalui diplomasi ini, Balanipa berhasil
mengimpor kerangka peradilan yang lebih terstruktur dan berpusat pada musyawarah (Baruga), yang
pada akhirnya menjadi fondasi bagi institusionalisasi hukum baru di Mandar.

168



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

Pergeseran ini secara simbolis diwu-judkan melalui substitusi arena penyele-saian sengketa dari
Bala menuju Baruga. Secara antropologis, Bala (bala batn) mewakili pandangan dunia kosmologis di
mana kebenaran dicari melalui campur tangan spiritual dan diukur oleh daya tahan tubuh, seringkali
berujung pada kematian (lega/ violence). Sebaliknya, Baruga melambangkan ruang sipil di mana keadilan
dipandang sebagai produk dari interaksi intelektual dan dialog kolektif. Perubahan ini menandai
kemenangan logika atas takdir dan penegasan otoritas politik yang rasional (di bawah raja) atas otoritas
magis (di bawah ordeal), sejalan dengan prinsip-prinsip hukum progresif yang mengutamakan
kemanusiaan. Adaptasi sistem Gowa ke dalam budaya Mandar adalah proses indigenisasi hukum yang
cerdas. I Manyambungi dan para pemangku adat tidak sekadar meniru, melainkan menyelaraskan
prosedur baru (seperti menghadirkan saksi dan mempertimbangkan kedua pihak) dengan nilai lokal
yang telah disakralkan, seperti petuah para leluhur (pappasang). Hasilnya adalah lahirnya sistem O Diada
O Dibiasa, sebuah korpus hukum yang menjunjung tinggi keseimbangan moral (si#znaja). Refor-masi
ini menunjukkan bahwa hukum adat memiliki kapasitas inheren untuk berubah secara internal (se/f*
correction) sebagai respons terhadap kebutuhan sosial yang lebih besar akan ketertiban, keamanan, dan
martabat. Terdapat empat prinsip utama yang ditegakkan untuk menjaga efektivitas hukum baru ini:
kehadiran kedua pihak, pemeriksaan keterangan, penggunaan saksi, dan pertimbangan seimbang.
Prinsip-prinsip ini secara kolektif merupakan model awal dari keadilan prosedural rasional di
Nusantara, menggantikan keyakinan pada kekuatan fisik dengan kekuatan pembuktian dan penalaran.
Lebih lanjut, penetapan standar imparsialitas mutlak bagi pejabat (fidak mempunyai sandara, tidak lobab)
berfungsi sebagai mekanisme kelem-bagaan untuk menjamin bahwa legiti-masi hukum (adat yang
disapa puang) tidak terkikis oleh kepentingan personal atau korupsi, yang merupakan prasyarat vital
bagi kepatuhan masyarakat.

Oleh karena itu, warisan utama I Manyambungi bagi masyarakat Mandar adalah bahwa hukum
sejati bukanlah alat penindasan yang kejam, melainkan refleksi kolektif dari keseimbangan antara tiga
pilar: Adat (tradisi dan nilai leluhur), Akal (rasionalitas dan pena-laran), dan Nurani (kemanusiaan dan
moralitas). Kisah Balanipa menjadi bukti sejarah bahwa transformasi hukum di Nusantara didorong
oleh kesadaran moral para pemimpin dan bukan semata-mata paksaan dari luar, menjadikan keadilan
yang dicapai di Baruga sebagai salah satu bentuk hukum yang paling manusiawi dan beradab pada

masanya.

Daftar Pustaka

Abdullah, 1. (2006). Konstruksi dan Reproduksi Kebudayaan. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Geertz, C. (1983). Local Knowledge: Further Essays in Interpretive Anthropology. New York: Basic Books.
Hooker, M. B. (1978). Adat Law in Modern Indonesia. Kuala Lumpur: Oxford University Press.

Syah, MT. Azis. (1992). Lontarak 1 Pattodioloang Mandar. Ujung Pandang. YPK Taruna Remaja Jaya
Pusat. Depdikbud, Dirjen Kebudayaan, Bagian Proyke Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan

Nusantara, Sulawesi Selatan.

169



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) Volume 4 No 2 September 2024
ISSN 2776-1762 (Online) ISSN 2541-643X (Cetak)

Syah, MT. Azis. (1992). Lontarak 2 Pattodioloang Mandar. Ujung Pandang. YPK Taruna Remaja Jaya
Pusat. Depdikbud, Dirjen Kebudayaan, Bagian Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan

Nusantara, Sulawesi Selatan.
Rahardjo, S. (2009). Hukun Progresif- Sebuah Sintesa Hukum Indonesia. Y ogyakarta: Genta Publishing.
Soepomo. (1938). Bab-bab tentang Hukum Adat. Jakarta: Djambatan.

Muthalib A., Syah MTA, Yasil Y., Gunawan. (1988). Transliterasi dan Terjemaban O Diadag O Dibiasa
(Naskah Lontar Mandar).

Mandra. AM., Yusuf, MK., Hapipa, Wanyuddin, Tabrtatif. (1992). Lontar Mandar. Depdikbud, Dirjen
Kebudayaan, Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional Proyek Penelitian dan Pengkajian

Kebudayaan Nusantara. Sulawesi Selatan.
Van Vollenhoven, C. (1933). Het Adatrecht van Nederlandsch-Indié. Leiden: E. . Brill.

Zainuddin, A. (1999). Searah Mandar: Politik, Hukum, dan Budaya di Sulawesi Barat. Makassar: Penerbit
UMI Press.

Mattulada. (1985). Latoa: Suatu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik Orang Bugis. Ujung Pandang:
Hasanuddin University Press.

Yusuf, M. (2017). Pappasang dan Nilai Hukum Mandar. Polewali: Lembaga Adat Mandar

170



