
JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

156 

 

 

Jejak Diplomasi Hukum Nusantara: I Manyambungi dan Adaptasi 

Sistem Peradilan Gowa di Balanipa 

 

Akhdiari Harpa Dj 

Fakultas Ilmu Sosial Politik dan Hukum, Universitas Sulawesi Barat, Majene, Indoneisa 

Email: akhdiari.harpa@gmail.com 

 

Abstrak 

Sistem keadilan di Mandar pada masa Tomakaka mencerminkan nilai budaya yang berakar pada 

keberanian dan kekuatan fisik sebagai ukuran kebenaran. Dalam praktiknya, penyelesaian sengketa 

dilakukan melalui pertarungan saling tikam menikam di bala bagi laki-laki, atau ujian fisik seperti 

memasukkan tangan ke air mendidih bagi perempuan. Pola ini menandai keadilan yang bersifat 

kosmologis, di mana kebenaran dianggap sejalan dengan daya tahan tubuh dan restu semesta. 

Paradigma tersebut mengalami perubahan mendasar pada masa I Manyambungi, ketika ia mengutus 

wakilnya ke Gowa untuk mempelajari sistem hukum yang lebih rasional dan teratur. Hasilnya, lahirlah 

sistem hukum adat Balanipa yang berorientasi pada musyawarah, penalaran hukum, dan kesepakatan 

sosial, menggantikan praktik kekerasan fisik. Kajian ini menelaah transformasi nilai keadilan tersebut 

melalui pendekatan budaya dan hukum, dengan menekankan diplomasi hukum antara Balanipa dan 

Gowa. Penelitian menunjukkan bahwa perubahan hukum di Balanipa bukan semata adaptasi politik, 

melainkan cerminan evolusi pandangan dunia masyarakat Balanipa terhadap keadilan: dari keadilan 

berbasis kekuatan menuju keadilan berbasis kebijaksanaan, musyawarah, dan kemanusiaan. 

Kata Kunci: Diplomasi hukum Nusantara, I Manyambungi, Hukum adat Mandar, Adaptasi sistem 

peradilan Gowa, Transformasi nilai keadilan, dan Bala Tau.

1. Pendahuluan 

Sejarah hukum di Nusantara bukan sekadar catatan norma tertulis, tetapi juga jejak interaksi budaya, 

politik, dan diplomasi antar-kerajaan. Salah satu contoh menarik dapat ditemukan di Balanipa, 

khususnya pada masa I Manyambungi memerintah, ketika sistem hukum adat mengalami transformasi 

signifikan. Sebelum era I Manyambungi, praktik keadilan di Mandar, di bawah kepemimpinan para 

Tomakaka, cende-rung berbasis kekuatan fisik dan kebe-ranian. Sengketa laki-laki diselesaikan melalui 

pertarungan di bala tau, arena di mana kedua pihak saling menikam hingga salah satu tewas. Sengketa 

perempuan diuji melalui ujian fisik, misalnya memasukkan tangan ke air mendidih, dan siapa yang lebih 

cepat menarik tangannya dianggap bersalah. Pola ini mencerminkan pandangan kosmologis 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

157 

 

masyarakat Balanipa Mandar, di mana kebenaran diukur dari daya tahan tubuh dan restu semesta, 

bukan dari pertimbangan rasional atau musyawarah sosial. 

Paradigma tersebut mulai bergeser ketika I Manyambungi naik sebagai Raja Balanipa. Berbekal 

pengalaman sebagai panglima perang Gowa, ia menyadari bahwa keadilan berbasis kekuatan memiliki 

keterbatasan, terutama dalam menjaga stabilitas sosial dan legitimasi pemerintahan. Untuk itu, I 

Manyambungi mengutus wakilnya ke Gowa, menimba pengetahuan tentang sistem peradilan yang 

lebih terstruktur dan rasional. Hasil kunjungan ini kemudian diterapkan di Balanipa, menandai lahirnya 

sistem hukum adat baru yang berorientasi pada musyawarah, penalaran hukum, dan kesepakatan sosial. 

Kajian ini mencoba menelusuri proses transformasi tersebut melalui perspektif budaya dan hukum, 

dengan menekan-kan aspek diplomasi hukum Nusantara sebagai medium adaptasi antara Balanipa dan 

Gowa. Pertanyaan utama yang menjadi fokus kajian adalah: Bagaimana I Manyambungi berhasil 

mengadaptasi sistem peradilan Gowa sehingga selaras dengan budaya lokal Mandar, dan bagaimana 

transformasi ini merefleksikan evolusi nilai keadilan masyarakat Mandar? 

Penelitian ini bertujuan untuk menga-nalisis proses adopsi dan adaptasi sistem peradilan Gowa di 

Balanipa serta menunjukkan bahwa perubahan hukum di Mandar merupakan cerminan evolusi 

pandangan dunia masyarakat terhadap keadilan: dari keadilan berbasis kekua-tan menuju keadilan 

berbasis kebijak-sanaan, musyawarah, dan kemanu-siaan. 

2. Kajian Pustaka 

Transformasi hukum adat di Mandar dapat dipahami melalui perspektif budaya dan hukum. Clifford 

Geertz (1983) menekankan bahwa hukum bukan sekadar norma tertulis, tetapi merupakan refleksi 

dari sistem budaya yang mengatur perilaku sosial dan nilai moral masyarakat. Dalam konteks Mandar, 

praktik bala dan air mendidih merupakan representasi kultural dari kebenaran yang diuji melalui 

keberanian dan ketahanan fisik, sejalan dengan konsep “law as a cultural system” yang melihat hukum 

sebagai ekspresi simbolik masyarakat. Hooker (1978) dan Van Vollenhoven (1933) menekankan 

bahwa sistem hukum adat di Nusantara bersifat fleksibel, menyesuaikan diri dengan kondisi lokal, 

tetapi tetap mengandung struktur dan logika sosial tertentu. Hal ini menjelaskan bagaimana I 

Manyambungi mampu mengadaptasi sistem hukum Gowa, sehingga hukum Balanipa tetap berakar 

pada budaya lokal Mandar sambil menerapkan prinsip musyawarah dan aturan tertulis. 

Rahardjo (2009) menunjukkan bahwa hukum progresif berkembang dari kesadaran moral dan 

nilai sosial masyarakat, bukan sekadar dari kekuasaan atau paksaan. Pendekatan ini relevan dalam 

menafsirkan perubahan paradigma keadilan di Mandar: dari bala—yang menekankan kekuatan—

menuju baruga—yang mene-kankan kebijaksanaan, keseimbangan sosial, dan dialog. Sumber lokal 

seperti Zainuddin (1999) dan Yusuf (2017) memperkuat pema-haman ini dengan menjelaskan sistem 

hukum adat Mandar, termasuk peran pappasang dalam menyelesaikan seng-keta. Mereka menegaskan 

bahwa peru-bahan hukum di Mandar bukan sekadar formalitas, tetapi mencerminkan evolusi nilai 

moral dan sosial yang lebih manusiawi. Mattulada (1985) menekankan bahwa hubungan antar-kerajaan 

di Sulawesi, misalnya Gowa dan Mandar, sering menjadi saluran transfer budaya dan hukum. Adaptasi 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

158 

 

hukum Gowa oleh I Manyambungi merupakan contoh nyata bagaimana interaksi politik dan budaya 

dapat membentuk sistem hukum lokal yang lebih terstruktur, tanpa kehilangan identitas budaya 

Mandar. 

Dengan demikian, kajian pustaka menunjukkan bahwa transformasi nilai keadilan di Mandar bukan 

hanya proses hukum, tetapi juga proses budaya: penyesuaian antara nilai tradisional dan prinsip 

rasional, antara simbolisme lokal dan mekanisme hukum yang lebih sistematis. Pendekatan ini 

menekankan pentingnya melihat hukum adat sebagai produk budaya yang hidup, bukan sekadar 

dokumen formal, dan memberi dasar teoretis bagi analisis transformasi bala ke baruga. 

3. Metodologi 

Kajian ini menggunakan metode pene-litian kualitatif dengan pendekatan studi historis-yuridis dan 

budaya. Pendekatan Historis-Yuridis: Digunakan untuk mene-lusuri alur waktu dan substansi trans-

formasi sistem peradilan dari masa Tomakaka ke masa I Manyambungi, ter-masuk meneliti dokumen-

dokumen sejarah Mandar serta pappasang (petuah/aturan adat) yang relevan. 

Data Primer: Naskah-naskah lontara Mandar atau sumber lisan/tradisi lisan (melalui wawancara 

jika ada fieldwork) terkait biografi I Manyambungi dan sistem peradilan Balanipa-Gowa. Data 

Sekunder: Literatur, jurnal, dan buku-buku sejarah dan hukum adat yang relevan (seperti yang 

tercantum dalam Daftar Pustaka).  Penelitian ini menggunakan teknik Analisis konten kualitatif (content 

analysis) terhadap sumber data untuk mengidentifikasi pola, nilai, dan perubahan struktural dalam 

sistem keadilan. Analisis ini difokuskan pada pemaknaan pergeseran simbolik dari bala ke baruga 

sebagai representasi transformasi nilai keadilan di Balanipa Mandar. 

4. Pembahasan 

1. Diplomasi Hukum I Manyambungi: Dari Medan Perang ke Meja Perundingan 

Kehadiran I Manyambungi mengubah arah sejarah Mandar. Sebagai mantan panglima perang Gowa 

yang berhasil menaklukkan Pariaman, ia memiliki pandangan luas tentang sistem kekuasaan dan 

hukum. Ia menyadari bahwa kekuatan militer tidak cukup tanpa tatanan hukum yang teratur. 

Saat ia menjadi raja di Balanipa, I Manyambungi berinisiatif mengirim utusan ke Gowa untuk 

mempelajari sistem hukum dan adat peradilan di sana. Langkah ini bukan sekadar meniru, tetapi 

mengadaptasi dan mengin-digenisasi: ia menyesuaikan nilai-nilai hukum Gowa yang cenderung lebih 

terstruktur dan rasional (sara') dengan konteks budaya Mandar. Dari proses itu lahirlah pergeseran 

men-dasar: penyelesaian perkara tidak lagi dilakukan di bala, melainkan di baruga—balai tempat 

musyawarah dan perundingan. Hukum tidak lagi ditentukan oleh kekuatan, melainkan oleh 

kebijaksanaan kolektif. Tokoh-tokoh to-appasili dan pappasang mulai memainkan peran sebagai 

penengah dan penafsir adat. 

Transformasi ini bukan hanya administratif, melainkan juga spiritual. Ia mencerminkan 

peralihan dari pandangan kosmologis yang magis (ordeal) menuju kesadaran moral yang lebih rasional. 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

159 

 

Dalam hukum baru, kebenaran tidak lagi dibuktikan dengan luka, tetapi dengan argumentasi dan 

kesepakatan sosial. 

Dalam Lontar O Diadaq O Dibiasa, Muthalib dkk, (1988), dituliskan sebagai berikut: 

Iamo diqe abiasanarna to Balanipa napolei Todilaling di wattu andiannapa adaq di Balanipa. Muaq di ang tommuane 

sisala padanna tommuane meqoromi Tomakaka di Napo a nna mane napesioani tama dianna di bala batu o tosi sala 

anna sipettuppuammo di lalang anna sigajang. Meqitami Tamakaka, iamo mendiolo beang i mo dibeta, tappa disaraqi. 

Muaq sibeangngimi, matei dibeta tomi tappa diloliammi naung di orroq muaq matei, apaq sisappissannadi tuqu 

sigajang anna disaraqi. Anna muaq diang tobaine sisala padanna tobaine, apamo napogauq Tomakaka? Mesiomi 

mattanaq uwai anna muaq loppaqmi di lalang uwai, sare nasiomi tama maqanna limanna o tosisala. Iamo mendiolo 

massittaq limanna , iamo pasala. Iamo abiasanna to Balanipa napolei Todilaling. Muaq diang tosisala domai tomi 

tia meqita Todilaling, meqita tama d i bala batu. Sipettuppuammi di lalang o tosisala anna sigajang. Naitami 

Todilaling abiasanna to Balanipa. Apaq purai sigajang to sisala, malaimi Todilaling daiq di bojanna siola Tomakaka. 

Polei daiq di bojanna nauammo Todilaling lao di Tomakaka, "Iqdai daeng diqo uweloqi abiasammo to Balanipa 

apaq andiammo na mate magarring tommuane muaq diang sisala na mate sigajang nasammi. Tobaine iqdami namaala 

meapi muaq diang sisala apaq mongeqi limanna narua uwai loppaq." Apaq di bao tia di Gowa andiang tia meppateng 

ditingo muaq diang sisala to Gowa.  

Terjemah: 

Beginilah kebiasaan orang Balanipa yang di jumpai Todilaling (Gelar Anu-merta I Manyambungi) 

ketika Balanipa belum memiliki adat (hukum). Apabila seo rang laki-laki berselisih dengan sesamanya 

laki-laki, Tomakaka di Napo duduk menyaksikannya. Kedua laki-laki yang berselisih itu disuruh 

masukkan ke dalam "bala batu". Keduanya berse-tumpu di dalam lalu bertikaman. Toma-kaka 

menyaksikannya. Siapa yang lebih dahulu luka dialah yang kalah, kemudian keduanya dipisahkan. 

Kalau keduanya sudah saling melukai dan salah satunya tewas, dialah yang kalah. Mayatnya digulingkan 

masuk ke dalam jurang. Biasanya mereka hanya sekali saja berkesempatan saling menikam, lalu 

keduanya dipisahkan.  

Dan apabila wanita yang berselisih sesama wanita, bagaimana pula tindakan Tomakaka? 

Disuruhnya seseorang menanak air. Kalau air itu sudah mendidih, disuruhnyalah kedua wanita yang 

berselisih itu memasukkan tangannya ke dalam air yang mendidih itu. Siapa yang lebih dahulu yang 

menarik tangannya dari air panas itu, dialah yang dinyatakan bersalah. Begitulah ke biasaan orang 

Balanipa yang dijumpai Todilaling. Apabila ada orang yang berselisih, Todilaling juga ikut menyaksikan 

secara langsung ke dalam kandang batu. Mereka berhadap-hadapan, lalu bertikaman dengan keris. 

Todilaling langsung menyaksikan kebiasaan orang Balanipa itu. Jika pertarungan keris i tu telah 

berakhir, Todilaling bersama Tomakaka kembali ke rumahnya. Setelah keduanya sampai di rurnah, 

Todilaling menyatakan kepada Tomakaka, "Saya tidak senang menyaksikan orang Balanipa demikian, 

karena mereka tidak akan mati sakit lagi kalau mereka berselisih, melainkan akan mati di ujung keris. 

Para wanita tidak akan bisa lagi memasak karena tangannya sakit terendam air panas. Di Gowa tidaklah 

demikian halnya bila ada orang yang berselisih. 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

160 

 

 

 

Analisis Akademik Praktik Peradilan Balanipa Pra-I Manyambungi 

Narasi dari catatan lontar tersebut menggambarkan sistem keadilan di Balanipa (Mandar) pada masa 

awal kepemimpinan Tomakaka yang sepenu-hnya didasarkan pada konsep kekuatan fisik dan ujian 

gaib (ordeal), yang mencerminkan sebuah tata hukum yang berakar pada pandangan dunia kosmologis 

dan magis-religius. 

1. Keadilan Laki-laki: Ordeal Fisik di "Bala Batu" 

Konsep Hukum: Ius Talionis dan Ordeal Fisik 

Penyelesaian sengketa antara laki-laki melalui pertarungan di "bala batu" (kandang/arena batu) adalah 

bentuk ujian fisik (ordeal) yang ekstrem. Dalam konteks akademik: 

 Sifat Kosmologis: Kebenaran tidak dicari melalui penalaran, saksi, atau bukti materiil, melainkan 

melalui intervensi kosmik atau gaib. Diyakini bahwa kekuatan spiritual akan melindungi pihak yang 

benar, sehingga ia akan lebih tahan terhadap luka. 

 Ukuran Keadilan: Keadilan diukur dari daya tahan tubuh (endurance) dan keberanian (abaraniang). 

Kematian atau luka yang lebih cepat menjadi bukti kekalahan, dan secara implisit, bukti kesalahan. 

 Dampak Sosial: Praktik ini cenderung memihak yang kuat dan menindas yang lemah (might makes 

right). Hukum kehilangan fungsi utamanya sebagai penstabil sosial karena justru menciptakan 

ketidakstabilan dan menghilangkan nyawa, seperti yang dikhawatirkan I Manyambungi ("me-reka 

tidak akan mati sakit lagi... melainkan akan mati di ujung keris"). 

2. Keadilan Perempuan: Ordeal Termal (Ujian Air Mendidih) 

Konsep Hukum: Ujian Gaib Non-Fisik 

Penyelesaian sengketa antara perempuan melalui memasukkan tangan ke dalam air mendidih juga 

merupakan bentuk ujian gaib (ordeal). 

 Mekanisme: Pihak yang menarik tangan lebih dahulu dianggap bersalah. Asumsinya, air mendidih 

tidak akan melukai pihak yang benar secara signifikan, atau ia akan diberi ketahanan gaib untuk 

menahan panas lebih lama. 

 Basis Keyakinan: Praktik ini menunjukkan kuatnya kepercayaan pada kekuatan supranatural 

sebagai penentu kebenaran. Keadilan dipan-dang sebagai hasil dari interaksi manusia dengan alam 

semesta yang memiliki kekuatan penghakiman. 

 Implikasi Fungsional: Seperti yang dikeluhkan I Manyambungi, praktik ini melumpuhkan fungsi 

sosial perem-puan ("Para wanita tidak akan bisa lagi memasak karena tangannya sakit"), 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

161 

 

menunjukkan bahwa sistem hukum tersebut kontra-produktif terhadap kesejahteraan dan 

stabilitas masyarakat. 

 

3. Kritik Todilaling (I Manyambungi): Pintu Gerbang Transformasi Hukum 

Kritik I Manyambungi terhadap praktik ini merupakan titik penting yang menandai peralihan 

paradigma hukum di Mandar. 

 Pandangan Rasional:  

I Manyambungi, dengan pengala-mannya di Gowa, memperkenalkan prinsip rasionalitas dan 

kemanusiaan ke dalam sistem hukum. Ia melihat praktik Balanipa bukan sebagai ritual suci, 

melainkan sebagai sumber disfungsi sosial dan penghilang nyawa. 

 Diplomasi Hukum Nusantara: Per-nyataannya, "Di Gowa tidaklah demikian halnya bila ada orang 

yang berselisih," menunjukkan adanya transfer of legal knowledge (transfer pengetahuan hukum) 

antar-kerajaan. Gowa, yang sudah memiliki Sara' (hukum Islam/adat yang terstruktur), dipandang 

sebagai model hukum yang lebih beradab, terstruktur, dan manusiawi. 

 Agenda Reformasi: Kritik ini menjadi justifikasi politik dan moral bagi I Manyambungi untuk 

mengirim utusan ke Gowa, yang kemudian melahirkan sistem peradilan baru di Balanipa yang 

berorientasi pada musyawarah, penalaran, dan kesepakatan sosial. 

Secara akademis, narasi ini adalah contoh klasik bagaimana Hukum Adat Primitif (berbasis 

kekuatan/ordeal) ber-evolusi menuju Hukum Adat Modern (berbasis penalaran/musyawarah) akibat 

adanya interaksi budaya dan politik (Diplomasi Hukum Nusantara) yang dipimpin oleh seorang 

reformis. 

Puang Dipojosang salah satu mitra I Manyambungi dalam membangun dan menegakkan Kerajaan 

Balanipa, bertanya kepada I Manyambungi tentang praktek hukum bagi orang yang berselisih di Gowa. 

Dalam lontar itu pula dijelaskan sebagai berikut: 

Nauammo Ipuang di Pojosang lao di Todilaling, "Muaq diang daeng tosisala to Gowa daeng, 

apamo napogauq Karaeng di Gowa?" Nauammo Todilaling, "Meppatemmi diqe muaq diang 

sisala to Gowa, sirumummi inggannana pangngaqang adaq, anna naitai tosisala. Anna muaq 

diammo tangngar nammesai inggannana adaqna Gowa, massamaturuqmi Karaeng di Gowa 

adaqna muaq diang tosisala." 

Nauammo Ipuang di Pojosang, "Mapiai daiq mesio daeng merau adaq, barang manaui 

paqmaiqna Karaeng di Gowa annaq mebei annaq diang naposossorang to Balanipa." 

Nauammo Todilaling lao di Puang di Po josang, 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

162 

 

"Anu ditia sallao, mapiai tau maqitai tomaka disio, apaq iqodi sallao maka daiq apaq doqo 

mala lamba-lamba apaq dua-duattadi ."  

Nauammo Ipuang di Pojosang lao di Todilaling, 

"Andiang maka uwita daeng na upassalleang alaweu sanggaq iadi diqe passariri bakuq tuqu, 

anaqnaureu e, na usioi mellamba daeng muaq diang nadzi pappasiolani ia maka na nasiolang 

daiq.” 

Apamo napogauq Toailaling, maqitaimi to Napo daqdua , nabei tomi tau mesa na napebong 

daiq apaq nauang Todilaling, andiang diang tammasae bongi daiq annaq diang nabaluang 

na napaqalliang ande na napaqalliang pareba tadu, apaq na lumambai anaqnaurena Ipuang 

di Pojosang. 

Terjemahan: 

Berkata Ipuang di Pojosang kepada Todilaling, "Kalau ada orang berselisih Karaeng di Gowa?" 

Todilaling menjawab, "Begini, kalau orang Gowa berselisih, semua pema-ngku adat berkumpul 

kemudian menghadapkan orang yang berselisih. Kalau sudah ada kata sepakat di antara para pemangku 

adat mengenai putusan perselisihan itu, Karaeng di Gowa memberi persetujuan atas putusan tersebut." 

Berkata lagi Ipuang di Pojosang, "Baik kiranya Daeng rnernerintahkan sese-orang ke Gowa meminta 

adat, mudah-mudahan Karaeng di Gowa berkenan memberikannya kepada orang Balanipa untuk di 

jadikan pusaka." Todilaling menjawab, "Baiklah, kita segera mencari orang yang berkemampuan untuk 

tugas itu. Tetapi, sesungguhnya engkaulah yang paling layak ke sana, namun engkau tidak boleh ke 

mana-mana karena di sini kita hanya berdua memimpin rakyat." 

Berkata lagi Ipuang di Pojosang kepada Todilaling, "Tidak ada yang lebih pantas menggantikan saya 

selain pengawalku, yaitu kemanakanku sendiri, apabila ada orang lain yang bisa menemaninya ke 

Gowa." 

Todilaling pun mencari orang Napo dua orang dan kepadanya diberikan bekal untuk persiapan dalam 

perjalanan ke Gowa yang memakan waktu lama, agar ada yang akan dijual untuk pembeli makanan, 

peralatan sirih, untuk perjalanan kemanakan Ipuang di Pojosang. 

Narasi di atas menggambarkan dialog kunci antara I Manyambungi (Todilaling) dan Ipuang di 

Pojosang yang memimpin pada pengiriman delegasi untuk mengadopsi sistem peradilan Gowa. Proses 

ini menunjukkan adanya kesadaran kolektif untuk beralih dari hukum berbasis kekerasan (ordeal) 

menuju hukum berbasis rasionalitas dan otoritas politik (raison d'état). 

a) Model Hukum Gowa: Rasionalitas dan Otoritas Kolektif 

Jawaban Todilaling mengenai penye-lesaian sengketa di Gowa menjelaskan sebuah sistem hukum yang 

matang: 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

163 

 

 Basis Musyawarah: "Semua pemang-ku adat berkumpul kemudian meng-hadapkan orang yang 

berselisih." Ini kontras dengan bala batu yang individualistis. Model Gowa menem-patkan 

kebijaksanaan kolektif dan dialog sebagai fondasi keadilan. 

 Sentralisasi Otoritas: "Kalau sudah ada kata sepakat di antara para pemangku adat, Karaeng di 

Gowa memberi persetujuan atas putusan tersebut." Ini mencerminkan peradilan yang telah 

terinstitusio-nalisasi dan di bawah kendali otoritas politik tertinggi (Karaeng). Putusan hukum 

bukan lagi hasil akhir dari takdir gaib, melainkan dari persetujuan negara. 

 Transfer Hukum (ada'): Sistem ini mengindikasikan bahwa Gowa telah mengadopsi dan 

mengadaptasi Sara' (hukum Islam dan adat yang terstruktur) yang lebih rasional, yang kemudian 

menjadi target adopsi bagi Balanipa. 

b) Inisiatif Reformasi: Diplomasi Hukum Nusantara 

Permintaan Ipuang di Pojosang, "Baik kiranya Daeng memerintahkan sese-orang ke Gowa meminta 

adat," secara akademik adalah cerminan dari: 

 Kesadaran Kebutuhan (Legal Consciousness): Adanya pengakuan bahwa sistem hukum tradisional 

(hukum ordeal) sudah disfungsional dan tidak lagi mampu menjaga stabilitas sosial Balanipa. 

 Aktor dan Negosiasi Diplomatik: Proses pengiriman utusan ke Gowa (sebuah kerajaan yang lebih 

besar dan maju) untuk "meminta adat" menunjukkan bahwa transformasi hukum di Balanipa 

dilakukan melalui diplomasi antar-kerajaan—bukan sekadar peniruan, melainkan permohonan resmi 

atas transfer sistem hukum untuk dijadikan "pusaka" (warisan atau fondasi hukum permanen). 

c) Institusionalisasi dan Legitimasi 

Keputusan Todilaling dan Ipuang di Pojosang untuk mengirim utusan yang memiliki kedekatan 

dengan istana (kemanakan Ipuang di Pojosang) serta dukungan logistik yang matang menegaskan: 

 Legitimasi Reformasi: Pengiriman kerabat dekat Ipuang di Pojosang (pemimpin adat lokal yang 

penting) dan persetujuan Todilaling (pemimpin politik) memastikan bahwa hasil adopsi hukum 

Gowa akan memiliki legitimasi ganda—baik dari sisi politik maupun adat Balanipa. 

 Investasi Politik: Bekal yang diberikan Todilaling mencerminkan investasi politik yang besar. 

Perjalanan jauh dan biaya yang dikeluarkan menunjukkan betapa seriusnya upaya Balanipa untuk 

mendapatkan sistem hukum baru. 

Singkatnya, narasi ini adalah momen pendirian fondasi hukum modern Balanipa, di mana dua 

pemimpin (Todilaling sebagai kekuatan politik dan Ipuang di Pojosang sebagai penopang adat) 

bersinergi untuk mengimpor dan menginstitusionalisasikan model pera-dilan yang lebih rasional dari 

Gowa. 

Beberapa aturan hukum yang berasal dari Gowa yang telah disosialisasikan menjadi hukum remsi di 

Balanipa, antara lain sebagai berikut:  



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

164 

 

Naia adaq anna pangngaang adaq siposangai tuqu. Jari, adaqdi tuqu napepuang di sesena to 

Mandar. Ia uraqna adaq pitumbuangani: mesami, parammata tattiballunnai alang; 

madaqduanna, petabung maroro tandibassiqnai litaq; tatallunna, bala tandiondong nginnai 

banua; maqa-ppeqna, pepacuqnai tomagassing; maqappeqna, pepacuqnai tomagas-sing; 

maqannanna, pettuppuannai tomaiqdi. Nauammi diqe e paq-annanna todioloq e. 

Terjemahan: 

Apakah' yang dimaksud dengan adat? dimaksud dengan adat dan pemangku adat, pada hakekatnya 

sama. Jadi, adatlah yang dihormati atau yang disapa dengan "puang" oleh orang Mandar. Pola kekuatan 

adat (hukum) diibaratkan dengan tujuh hal: pertama, permata yang cahayanya tak pudar oleh lindungan 

alam; kedua, pematang lurus bukan karena penanda (pelurus) tanah; ketiga, pagar (benteng) yang 

pantang dilompati rakyat; keempat, penjera (alat menjerakan) oleh orang kuat; keenam, tempat 

bertumpu (berlindung) bagi orang banyak; ketujuh, tempat berteduh bagi segenap penduduk. 

Demikianlah petuah para leluhur sebagai pegangan. 

Dalam konteks Mandar yang diceritakan, adat adalah sistem normatif yang jauh melampaui sekadar 

kebiasaan; ia merupakan otoritas moral, spiritual, dan hukum tertinggi. Frasa bahwa adat adalah entitas 

yang dihormati atau disapa dengan "puang" (tuan/yang dimuliakan) secara akademik menunjukkan 

bahwa adat telah mengalami sakralisasi atau personifikasi.  Adat dipandang sebagai sumber legitimasi 

yang bersifat kosmologis, bukan semata-mata buatan manusia, sehingga menuntut kepatuhan mutlak. 

Pemangku adat adalah representasi kolektif dari otoritas sakral ini, yang bertindak sebagai juru bicara 

dan pelaksana dari kehendak adat. Oleh karena itu, adat dan pemangku adat pada hakikatnya dianggap 

sama: pemangku adat hanyalah wujud fisik dari Hukum Abadi yang diwakilinya. 

Adat sebagai Pilar Fungsional dan Kestabilan. Narasi mengenai tujuh perumpamaan (permata, 

pematang lurus, pagar, penjera, tempat bertumpu, dan tempat berteduh) berfungsi sebagai definisi 

fungsional dan simbolik dari adat. Secara fungsional, adat adalah struktur pelindung dan penstabil 

sosial (Benteng yang pantang dilompati rakyat). Adat bertindak sebagai penjera (alat menjerakan orang kuat), 

yang berarti ia berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial terhadap penyalahgunaan kekuasaan. Secara 

simbolik, adat diibaratkan "permata yang cahayanya tak pudar" yang menandakan bahwa prinsip-

prinsipnya adalah universal, abadi, dan tak terpengaruh oleh perubahan politik atau kondisi alam. 

Intinya, kekuatan adat (hukum) pada hakikatnya adalah jaminan bagi tertib sosial, keadilan distributif 

(tempat berteduh bagi segenap penduduk), dan keseimbangan moral di masyarakat. 

Lebih lanjut disebuktan dalam catata lontar: 

Naia topa apponganna adaq, tuqu, iamo siposanga: uru-uruna, assime-mangang; 

daqduanna, abiasang di sesena apiangang; tatallunna, assi-pura loang; appeqna, pappasang 

todiolo; alimanna, paqannana sei-adaq. 

Terjemahan: 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

165 

 

Adapun sumber adat terdiri atas lima azas, yaitu: pertama, kodrat manusia; kedua, kebiasaan terhadap 

hal yang baik; ketiga, kesepakatan bersama; keempat, petuah leluhur; kelima, penetapan adat 

(keputusan pemerintah). 

Lima asas ini secara akademik mendefinisikan Adat sebagai sistem hukum yang bersifat pluralistik dan 

berlapis, bersumber dari basis alamiah, sosial, dan otoritas formal. 

 

1. Asas Alamiah dan Kebiasaan 

 Kodrat Manusia: Ini merujuk pada asas hukum alam (ius naturale), di mana adat bersumber dari 

naluri dasar kemanusiaan dan martabat (human dignity). Adat yang baik diyakini harus selaras 

dengan sifat dasar manusia, seperti keadilan dan kemanusiaan. 

 Kebiasaan terhadap Hal yang Baik (Usus): Ini adalah sumber historis dan sosiologis adat. 

Hukum lahir dari praktik sosial yang diulang dan diakui manfaatnya oleh masyarakat (usus dan 

opinio juris), secara bertahap berevolusi menjadi norma yang mengikat. 

2. Asas Formal dan Otoritas 

 Kesepakatan Bersama (Consensus): Ini mencerminkan sumber demokratis atau musyawarah 

adat. Norma hukum disahkan dan diakui melalui persetujuan kolektif komunitas atau 

pemimpin adat, menjadikan-nya legitimasi yang bersifat hori-zontal (antarwarga). 

 Petuah Leluhur (Pappasang): Ini adalah sumber transenden atau tradisional adat. Hukum ber-

sumber dari warisan moral dan wejangan pendahulu, membe-rikan otoritas historis dan 

spiritual yang tidak dapat diganggu gugat. 

 Penetapan Adat (Keputusan Pemerintah): Ini adalah sumber formal dan politik adat. Adat 

diakui dan dilembagakan melalui kepu-tusan otoritas politik tertinggi (seperti Raja atau 

Tomakaka). Hal ini menunjukkan kemampuan adat untuk beradaptasi dan diinstitusionalisasi 

menjadi hukum negara. 

 

Terakit dengan hal yang melanggengkan tegak adaq (hukum adat) dijelaskan sebagai berikut: 

Innamo napamarendeng adaq? 

Naua paqannana todiolo, ia adaq: tammaeloq pai di passosoq; tattitonggang pai lembarna; 

takkeindo pai takkeama; takkelulluareq pai; takkesola takkebali pai; andiappa todikalepaqna, 

andiang todisuliwan-na; andiang tomalinggaona, andiang topa tonatunainna; andiang 

tonapo-riona, andiang tonabireqna; tammap-pucung, tandoppas toi. 

Terjemahan: 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

166 

 

Apa yang harus dilakukan agar adat (hukum) tetap dipatuhi? Orang-orang tua dahulu menetapkan para 

pejabat: tidak tergiur sogokan; tidak memihak; tidak "beribu tidak berayah”; tidak mempunyai saudara; 

tidak mempunyai sahabat dan tidak pula mempunyai musuh; tidak melindungi dan tidak pula 

sebaliknya membiarkan orang di luar perlin-dungannya; tidak menyanjung-nyanjung dan tidak pula 

rnerendahkan seseorang; tidak menyenangi dan tidak pula membenci seseorang; tidak lobah dan tidak 

pula tergiur akan sesuatu. 

 

 

1. Model Birokrasi Ideal: Ketidakberpihakan Mutlak 

Prinsip-prinsip yang ditetapkan untuk para pejabat (tidak tergiur sogokan, tidak memihak, tidak melo bah) 

merujuk pada konsep Ideal Bureaucracy dalam sosiologi, yang menekankan rasionalitas formal dan 

impersonalitas (ketidak-berpihakan). Tujuannya adalah memi-sahkan ranah personal dari ranah publik. 

Pejabat ideal harus: 

 Imparsialitas: Secara fundamental, pejabat harus "tidak memihak" dan "tidak mempunyai 

saudara/sahabat/ musuh." Ini adalah penghapusan afeksi dan koneksi sosial dari proses 

peradilan. Hukum harus dijalankan secara netral dan buta terhadap identitas individu. 

 Anti-Korupsi: Larangan terhadap sogokan dan loba (tamak) menegaskan fungsi pejabat sebagai 

pelayan keadilan, bukan pengejar keuntungan pribadi, menjaga otoritas moral adat itu sendiri. 

 Kemandirian Moral: Konsep "tidak beribu tidak berayah" secara simbolis berarti pejabat harus 

berdiri sendiri, bebas dari tekanan pertalian kekerabatan (kinship) yang sangat kuat dalam 

masyarakat adat. 

2. Fungsi Akademik: Menjamin Legitimasi Hukum 

Tujuan akhir dari penetapan standar ideal ini adalah untuk menjaga legitimasi dan efektivitas adat 

sebagai hukum. Suatu sistem hukum hanya akan dipatuhi jika: 

 Prosesnya Adil (Procedural Justice): Kepatuhan masyarakat terhadap hukum (adat) secara langsung 

bergantung pada persepsi bahwa pejabat penegaknya berlaku adil dan tidak memihak. Jika pejabat 

korup atau memihak, legitimasi hukum akan runtuh, dan kepatuhan masyarakat akan hilang. 

 Keseimbangan Sosial: Pejabat yang tidak melindungi maupun membiarkan (bersikap pasif) 

memastikan bahwa adat berfungsi sebagai regulator netral, menciptakan keseimbangan antara hak 

dan kewajiban. Dengan menghilangkan pujian (menyanjung) dan penghinaan (merendahkan), pejabat 

memastikan semua pihak diperlakukan setara di mata hukum, tanpa memandang status sosial. 

Dengan demikian, narasi tersebut merupakan petunjuk kelembagaan yang sangat maju untuk 

institusionalisasi integritas pejabat, yang diyakini sebagai prasyarat utama agar otoritas hukum (adat) 

tetap dijunjung tinggi dan dipatuhi oleh seluruh lapisan masyarakat. 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

167 

 

Sebaliknya, diatur juga hal-hal yang membuat adaq (hukum) tidak dipatuhi, sebagaimana tercatat di 

dalam lontar: 

Naia atammarendenganna adaq, ap-peq i siturangan: mesami, napabereqi tau 

tammetappere; daqdua, napapa-tindoi tau tannapepaqdisangngi; tatal-lunna, napaolai tau 

annaq tania tanga-lalang maroro; appeqna, nagereqi tau natania barona nagegereq. 

Terjemahan: 

Yang memperlemah adat ada empat penyebab: pertama, mernbaringkan orang tanpa tikar; kedua, 

menidurkan orang tanpa di beri bantal; ketiga, menyuruh orang berjalan di atas jalanan yang tidak 

lurus; keempat, menyembelih orang bukan pada lehernya (memper-lakukan orang bukan pada 

tempatnya). 

Narasi ini menyajikan empat metafora yang menjelaskan hal-hal yang dapat memperlemah adat 

(hukum). Secara akademik, hal ini dapat dianalisis sebagai pelanggaran terhadap keadilan substantif, 

prosedural, dan etika kemanusiaan, yang berujung pada erosi legitimasi hukum: 

1. Pelanggaran Keadilan Substantif (Kemanusiaan): Metafora memba-ringkan orang tanpa tikar dan 

menidurkan orang tanpa diberi bantal melambangkan pelanggaran terha-dap hak dasar atau standar 

minimum kesejahteraan. Ini merujuk pada putusan atau tindakan yang gagal memberikan keadilan 

substantif (kesejahteraan dan kepantasan) kepada warga, sehingga menim-bulkan ketidakpuasan 

dan meruntuh-kan kepercayaan publik. 

2. Pelanggaran Keadilan Prosedural: Metafora menyuruh orang berjalan di atas jalanan yang tidak lurus 

merujuk pada praktik hukum yang tidak konsisten, bias, atau tidak transparan. Hukum yang "tidak 

lurus" berarti prosedur tidak adil atau standar ganda diterapkan, meng-hilangkan prediktabilitas 

dan impar-sialitas, yang merupakan pilar utama legitimasi hukum. 

3. Pelanggaran Etika dan Kesesuaian: Metafora menyembelih orang bukan pada lehernya (memperlakukan 

orang bukan pada tempatnya) adalah kritik terhadap kesalahan alokasi peran atau hukuman. Ini 

berarti penegak hukum gagal menerapkan sanksi yang proporsional dan tepat sasaran (sine lege, sine 

poena—tanpa hukum, tanpa hukuman), atau gagal menghormati status sosial/ profesional 

seseorang (kepantasan). 

Keempat faktor ini, secara kolektif, dianggap merusak otoritas moral dan efektivitas fungsional adat, 

yang pada akhirnya mengakibatkan melemahnya kepatuhan dan legitimasi di masyarakat. 

Dalam hubungan itu, dicatat pula, bahwa dalam memutus perkaran ada norma-norma khusus yang 

harus ditegakkan, sebagaimana catatan dalam lontar berikut: 

Patambuangang toi uraqna narattas bicara: mesanna, oropa wali-wali; daqduanna, tutupa 

wali-wali; tallunna, saqbipa wali-wali; appeqna, timbappa wali-wali. 

Terjemahan: 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

168 

 

Ada empat hal dalam memutuskan perkara: pertarna, menghadirkan kedua belah pihak; kedua, 

meminta keterangan dari kedua belah pihak; ketiga, ada saksi kedua belah pihak; dan keempat, 

mempertimbangkan untuk kedua belah pihak. 

Narasi ini menguraikan empat tahap kunci dalam memutus perkara, yang secara akademik 

merepresentasikan prinsip-prinsip dasar dari Keadilan Prosedural (Procedural Justice) dan Sistem 

Pembuktian yang rasional dalam hukum adat: 

1. Menghadirkan Kedua Belah Pihak (Asas Audi et Alteram Partem): Ini adalah prinsip fundamental 

peradilan yang mewajibkan hakim mendengar kedua belah pihak yang bersengketa. Hal ini 

menjamin hak setiap individu untuk membela diri dan memastikan tidak ada putusan yang diambil 

secara in absentia (tanpa kehadiran pihak yang bersangkutan). 

2. Meminta Keterangan dari Kedua Belah Pihak (Fungsi Pemeriksaan): Tahap ini berfokus pada 

penggalian fakta dan klaim dari para pihak yang bersengketa. Ini adalah proses pe-meriksaan 

primer untuk memahami duduk perkara dan menetapkan posisi hukum masing-masing pihak. 

3. Ada Saksi Kedua Belah Pihak (Sistem Pembuktian): Kehadiran saksi adalah inti dari pembuktian 

yang objektif. Ini menunjukkan bahwa kebenaran tidak lagi bergantung pada takdir gaib (ordeal), 

melainkan pada bukti rasional yang diverifikasi secara sosial, mengadopsi model peradilan yang 

lebih maju. 

4. Mempertimbangkan untuk Kedua Belah Pihak (Asas Keseimbangan dan Imparsialitas): Tahap 

akhir ini mewajibkan hakim (pemangku adat) untuk melakukan penalaran dan analisis yang 

seimbang. Ini adalah proses penilaian bukti (assessment of evidence) yang bertujuan mencapai keadilan 

distributif dan memastikan putusan yang diambil mencerminkan keseimbangan dan 

proporsionalitas bagi kedua pihak, bukan hanya kemenangan sepihak. 

Secara kolektif, keempat prinsip ini mencerminkan transisi dari hukum berbasis kekuatan menuju 

hukum berbasis dialog, bukti, dan pertimbangan rasional. 

5. Kesimpulan 

Transformasi sistem peradilan di Balani-pa dari masa Tomakaka ke masa I Manyambungi 

merupakan contoh studi kasus yang signifikan dalam memahami evolusi dan adaptasi hukum adat di 

Nusantara. Inti dari perubahan ini adalah peralihan mendasar dari keadilan yang bergantung pada 

kekuatan fisik dan takdir gaib (ordeal) menuju sistem yang mengutamakan penalaran rasional dan 

konsensus sosial. Keputusan strategis I Manyambungi untuk mengutus delegasi ke Gowa 

menunjukkan sebuah tindakan diplomasi hukum yang progresif, mengakui keterbatasan model hukum 

lama dalam menjaga stabilitas dan martabat manusia. Melalui diplomasi ini, Balanipa berhasil 

mengimpor kerangka peradilan yang lebih terstruktur dan berpusat pada musyawarah (Baruga), yang 

pada akhirnya menjadi fondasi bagi institusionalisasi hukum baru di Mandar. 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

169 

 

Pergeseran ini secara simbolis diwu-judkan melalui substitusi arena penyele-saian sengketa dari 

Bala menuju Baruga. Secara antropologis, Bala (bala batu) mewakili pandangan dunia kosmologis di 

mana kebenaran dicari melalui campur tangan spiritual dan diukur oleh daya tahan tubuh, seringkali 

berujung pada kematian (legal violence). Sebaliknya, Baruga melambangkan ruang sipil di mana keadilan 

dipandang sebagai produk dari interaksi intelektual dan dialog kolektif. Perubahan ini menandai 

kemenangan logika atas takdir dan penegasan otoritas politik yang rasional (di bawah raja) atas otoritas 

magis (di bawah ordeal), sejalan dengan prinsip-prinsip hukum progresif yang mengutamakan 

kemanusiaan. Adaptasi sistem Gowa ke dalam budaya Mandar adalah proses indigenisasi hukum yang 

cerdas. I Manyambungi dan para pemangku adat tidak sekadar meniru, melainkan menyelaraskan 

prosedur baru (seperti menghadirkan saksi dan mempertimbangkan kedua pihak) dengan nilai lokal 

yang telah disakralkan, seperti petuah para leluhur (pappasang). Hasilnya adalah lahirnya sistem O Diada 

O Dibiasa, sebuah korpus hukum yang menjunjung tinggi keseimbangan moral (sitinaja). Refor-masi 

ini menunjukkan bahwa hukum adat memiliki kapasitas inheren untuk berubah secara internal (self-

correction) sebagai respons terhadap kebutuhan sosial yang lebih besar akan ketertiban, keamanan, dan 

martabat. Terdapat empat prinsip utama yang ditegakkan untuk menjaga efektivitas hukum baru ini: 

kehadiran kedua pihak, pemeriksaan keterangan, penggunaan saksi, dan pertimbangan seimbang. 

Prinsip-prinsip ini secara kolektif merupakan model awal dari keadilan prosedural rasional di 

Nusantara, menggantikan keyakinan pada kekuatan fisik dengan kekuatan pembuktian dan penalaran. 

Lebih lanjut, penetapan standar imparsialitas mutlak bagi pejabat (tidak mempunyai saudara, tidak lobah) 

berfungsi sebagai mekanisme kelem-bagaan untuk menjamin bahwa legiti-masi hukum (adat yang 

disapa puang) tidak terkikis oleh kepentingan personal atau korupsi, yang merupakan prasyarat vital 

bagi kepatuhan masyarakat. 

Oleh karena itu, warisan utama I Manyambungi bagi masyarakat Mandar adalah bahwa hukum 

sejati bukanlah alat penindasan yang kejam, melainkan refleksi kolektif dari keseimbangan antara tiga 

pilar: Adat (tradisi dan nilai leluhur), Akal (rasionalitas dan pena-laran), dan Nurani (kemanusiaan dan 

moralitas). Kisah Balanipa menjadi bukti sejarah bahwa transformasi hukum di Nusantara didorong 

oleh kesadaran moral para pemimpin dan bukan semata-mata paksaan dari luar, menjadikan keadilan 

yang dicapai di Baruga sebagai salah satu bentuk hukum yang paling manusiawi dan beradab pada 

masanya. 

Daftar Pustaka  

Abdullah, I. (2006). Konstruksi dan Reproduksi Kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Geertz, C. (1983). Local Knowledge: Further Essays in Interpretive Anthropology. New York: Basic Books. 

Hooker, M. B. (1978). Adat Law in Modern Indonesia. Kuala Lumpur: Oxford University Press. 

Syah, MT. Azis. (1992). Lontarak 1 Pattodioloang Mandar. Ujung Pandang. YPK Taruna Remaja Jaya 

Pusat. Depdikbud, Dirjen Kebudayaan, Bagian Proyke Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan 

Nusantara, Sulawesi Selatan. 



JISH ( Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum) 

ISSN 2776-1762 (Online) 

Volume 4 No 2 September 2024 

ISSN 2541-643X (Cetak) 

 

170 

 

Syah, MT. Azis. (1992). Lontarak 2 Pattodioloang Mandar. Ujung Pandang. YPK Taruna Remaja Jaya 

Pusat. Depdikbud, Dirjen Kebudayaan, Bagian Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan 

Nusantara, Sulawesi Selatan. 

Rahardjo, S. (2009). Hukum Progresif: Sebuah Sintesa Hukum Indonesia. Yogyakarta: Genta Publishing. 

Soepomo. (1938). Bab-bab tentang Hukum Adat. Jakarta: Djambatan. 

Muthalib A., Syah MTA, Yasil Y., Gunawan. (1988). Transliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa 

(Naskah Lontar Mandar).  

Mandra. AM., Yusuf, MK., Hapipa, Wanyuddin, Tabrtatif. (1992). Lontar Mandar. Depdikbud, Dirjen 

Kebudayaan, Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional Proyek Penelitian dan Pengkajian 

Kebudayaan Nusantara. Sulawesi Selatan. 

Van Vollenhoven, C. (1933). Het Adatrecht van Nederlandsch-Indië. Leiden: E. J. Brill. 

Zainuddin, A. (1999). Sejarah Mandar: Politik, Hukum, dan Budaya di Sulawesi Barat. Makassar: Penerbit 

UMI Press. 

Mattulada. (1985). Latoa: Suatu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik Orang Bugis. Ujung Pandang: 

Hasanuddin University Press. 

Yusuf, M. (2017). Pappasang dan Nilai Hukum Mandar. Polewali: Lembaga Adat Mandar

 


